
  

Die unsichtbaren 
Denkerinnen 

Leseprobe Band I: Antike 

Anke Schiller 
 



1 
 

Vorspann 

Dieses Buch beginnt nicht mit einer Epoche, 

sondern mit einer Leerstelle. 

Die Geschichte des Denkens ist über Jahrhunderte 

hinweg erzählt worden, als wäre sie weitgehend ohne 

Frauen entstanden. 

Nicht, weil Frauen nicht gedacht, gelehrt oder gestrit-

ten hätten – sondern weil ihre Stimmen nicht be-

wahrt, nicht überliefert, nicht weitergetragen wurden. 

Die unsichtbaren Denkerinnen fragt nicht nach verges-

senen Namen allein. Es fragt nach den Bedingungen, 

unter denen Denken sichtbar wird und unter denen es 

verschwindet. 

Nach Macht, Autorität und Deutungshoheit. 

Nach der Frage, wessen Gedanken als überlieferungs-

würdig gelten und wessen nicht. 

Aspasia von Milet ist keine Randfigur. 

Sie steht exemplarisch für viele Frauen der Antike, 

deren geistiger Einfluss bezeugt, deren eigene Stimme 

jedoch nur durch fremde Überlieferung greifbar ist. 

Gelobt, diffamiert, instrumentalisiert, aber selten als 

Denkende ernst genommen. 



2 
 

Dieses Kapitel ist kein biografisches Porträt im klassi-

schen Sinn.  

Es ist eine Annäherung. Ein Versuch, Denk- und Wir-

kungsräume sichtbar zu machen, ohne sie nachträg-

lich zu vereinnahmen. 

Aspasia ist der Einstieg. Nicht, weil sie die erste war,  

sondern weil an ihr deutlich wird, wie systematisch 

Unsichtbarkeit entsteht. 

 

Aspasia von Milet 

Aspasia von Milet war eine außergewöhnliche Frau der 

griechischen Antike. Bekannt wurde sie durch ihre Be-

ziehung zu Perikles – doch sie war weit mehr als seine 

Partnerin: Aspasia war eine eigenständige Intellektu-

elle, Lehrerin der Rhetorik und eine Stimme im politi-

schen und philosophischen Leben Athens. Ihr Name 

steht für einen seltenen Bruch im patriarchal struktu-

rierten System der Polis – für das Wirken einer Frau, 

die sich Gehör verschaffte, obwohl Frauen aus dem öf-

fentlich-politischen Raum ausgeschlossen waren. 

 

 



3 
 

Aspasias Weg von Milet nach Athen 

Aspasia wurde um 470 v. Chr. in der ionischen Hafen-

stadt Milet geboren, einer wohlhabenden Metropole 

an der kleinasiatischen Küste. Milet war berühmt für 

seine Schulen und Denker – Namen wie Thales, 

Anaximander oder Anaximenes stehen für eine frühe 

philosophische Tradition. Ionische Städte waren kul-

turell vom östlichen Mittelmeerraum geprägt und 

kannten teils weniger rigide Rollenvorstellungen als 

das streng hierarchisch gegliederte Athen. Mädchen 

aus wohlhabenden Familien konnten dort Zugang zu 

Bildung erhalten, insbesondere in den Bereichen Mu-

sik, Sprache und Philosophie. 

Warum also verließ Aspasia diesen offeneren Kultur-

kreis? 

Die Gründe sind nicht überliefert. Möglich ist, dass 

ihre Familie politisch unter Druck geriet. Möglich ist 

ebenso, dass sie Athen bewusst aufsuchte: das geistige 

Zentrum Griechenlands, Anziehungspunkt für Män-

ner aus ganz Hellas, die dort lernen, debattieren und 

gestalten wollten. Für eine intellektuell ambitionierte 

Frau konnte Athen eine Bühne sein, die sie trotz sozi-

aler Ausgrenzung bewusst wählte. 



4 
 

Ihre Entscheidung wirkt widersprüchlich: Aspasia ließ 

eine offenere Gesellschaft hinter sich, um in eine zu 

ziehen, in der Frauen rechtlich und gesellschaftlich 

kaum sichtbar waren. Vielleicht lag gerade darin der 

Reiz: im Anspruch, sich Raum zu nehmen, wo keiner 

vorgesehen war. 

Bildung und Einfluss 

Aspasia eröffnete in Athen eine Art Schule – keinen 

formalen Lehrbetrieb im modernen Sinn, sondern ei-

nen intellektuellen Salon: einen Raum, in dem über 

Rhetorik, Philosophie und Politik diskutiert wurde. 

Offenheit, Dialogkultur und argumentative Schärfe 

prägten diesen Ort. 

Antike Quellen deuten an, dass selbst Sokrates zu den 

Besuchern dieses Gesprächskreises zählte. In Platons 

Menexenos wird Aspasia augenzwinkernd als „Lehre-

rin der Rhetorik“ bezeichnet – der Ton ist ironisch, 

doch gerade diese Ironie setzt voraus, dass man ihr 

rhetorische Kompetenz zutraut. Solche Hinweise sind 

selten: Frauen erscheinen im philosophischen Diskurs 

der Zeit kaum als Autoritäten. 

Diese Bezüge machen deutlich: Aspasia war keine 

Randfigur. Sie wurde als ernstzunehmende Stimme 

wahrgenommen – nicht als Kuriosum, sondern als 



5 
 

Ausnahmeerscheinung in einer strikt männlich domi-

nierten Öffentlichkeit. Ihr Salon war ein einzigartiger 

Ort, an dem geschlechterübergreifend gedacht, ge-

lehrt und gestritten wurde. 

Ob Aspasia gezielt andere Frauen ausbildete oder in-

spirierte, ist historisch schwer zu fassen. Doch allein 

die Tatsache, dass sie als Frau öffentlich lehrte, deutet 

auf eine Vorbildrolle hin. Es ist denkbar, dass gebildete 

Metökinnen oder freigelassene Frauen an ihren Un-

terweisungen teilnahmen – und so Zugang zu The-

men erhielten, die ihnen im traditionellen Athen sonst 

verschlossen geblieben wären. Sollten Nachahmerin-

nen existiert haben, sind ihre Namen nicht überliefert. 

Liebe, Macht und Projektion 

Für Perikles war Aspasia weit mehr als eine Gefährtin. 

Ihre Rolle lässt sich kaum auf eine Bezeichnung redu-

zieren: Vertraute, geistige Gesprächspartnerin, poli-

tische Beraterin – und zugleich Projektionsfläche für 

Ängste und Fantasien einer Gesellschaft. 

Zwischen privater Nähe und öffentlicher Wirkung 

wurde sie zur Symbolfigur einer Frau, die sich in der 

Männerwelt Athens nicht nur behauptete, sondern sie 

mitprägte. Gerade das machte sie angreifbar. 

 



6 
 

Ein ungewöhnliches Privatleben 

Die Verbindung zwischen Perikles und Aspasia war in 

vielerlei Hinsicht unkonventionell. Aspasia war keine 

athenische Bürgerin, sondern Metökin: Zugezogene 

ohne politisches Mitspracherecht. Nach dem Bürger-

rechtsgesetz von 451 v. Chr., das Perikles selbst einge-

führt hatte, durften Ehen nur zwischen Bürgern 

Athens geschlossen werden. Eine offizielle Verbin-

dung war also unmöglich – dennoch lebten beide öf-

fentlich zusammen. Das war ein Affront gegen soziale 

Normen. 

Perikles ließ sich von seiner ersten Frau scheiden, ein 

seltener und politisch brisanter Schritt. Aus der Ver-

bindung ging ein Sohn hervor, Perikles der Jüngere. Da 

seine Mutter Metökin war, galt auch er zunächst nicht 

als vollberechtigter Bürger. Erst nach dem Tod der 

beiden Söhne aus erster Ehe – vermutlich während 

der Pestepidemie – setzte Perikles beim Demos durch, 

dass auch dieser Sohn das Bürgerrecht erhielt. Ein 

umstrittener Schritt, der das Gewicht dieser Bezie-

hung sichtbar macht. 

Öffentliche Angriffe auf das Private 

Aspasias Sichtbarkeit wurde regelmäßig zur Ziel-

scheibe öffentlicher Karikaturen. Komödiendichter 



7 
 

wie Aristophanes und Eupolis zeichneten sie als He-

täre, Intrigantin oder Zauberin – stets mit dem Ziel, 

Perikles zu treffen, ohne ihn direkt anzugreifen. Wo 

Frauen öffentlich sichtbar wurden, galt ihr Einfluss 

als Bedrohung, und das Private wurde zum politischen 

Schlachtfeld. 

Zeitgenossen erkannten Aspasias Einfluss auf Perik-

les’ Denken, vielleicht sogar auf strategische Ent-

scheidungen. In einer Welt, in der politische Macht 

Männern vorbehalten war, stellte ihre Präsenz eine 

Grenzüberschreitung dar: gebildet, wortgewandt, 

sichtbar – und damit angreifbar. 

Als Hetäre konnte sie sich im öffentlichen Raum freier 

bewegen als bürgerliche Frauen, blieb jedoch rechtlich 

schutzlos. Ihr Leben war ein Balanceakt zwischen An-

erkennung in intellektuellen Kreisen und moralischer 

Verurteilung durch konservative Milieus. Ihre Selbst-

bestimmtheit widersprach dem Ideal weiblicher Tu-

gend: Schweigen, Keuschheit, Unterordnung. Dass sie 

diskutierte, lehrte und philosophierte, galt als Provo-

kation. 

So wurde sie zur „Verführerin“, zur „Strippenziehe-

rin“ – eine Frau, die nicht gehorchte, sondern über-

zeugte. Ihre Redekunst, von Sokrates bewundert, 

machte sie verdächtig: Wer sprach, konnte auch 



8 
 

manipulieren. Zwischen erotisierter Bewunderung 

und moralischer Verurteilung schwankend, enthüllt 

ihre Rezeption die Angst vor einer selbstbestimmten, 

gebildeten Frau. 

Ein Blick hinter die Fassade 

Der Fall Aspasia offenbart die Bruchlinien der atheni-

schen Demokratie. Eine Gesellschaft, die Teilhabe und 

Redefreiheit beschwor, schloss Frauen, Fremde und 

Sklaven systematisch aus. Aspasia unterlief dieses 

System nicht durch Aufruhr, sondern durch ihre bloße 

Existenz: durch Bildung, Klugheit, Präsenz – ein le-

bendiger Widerspruch. 

Ihr Einfluss auf Perikles wurde als Einmischung emp-

funden. Nach seiner berühmten Leichenrede hieß es 

sogar, Aspasia habe den Text verfasst. Ob dieses Ge-

rücht stimmt, ist weniger entscheidend als das, was es 

verrät: die Vorstellung, eine Frau könne dem mäch-

tigsten Mann Athens die Worte in den Mund legen, 

war undenkbar – und gerade deshalb verdächtig. 

Trotz Anfeindungen wich Perikles nicht von ihrer 

Seite. Öffentlicher Druck, Spott und juristische An-

griffe überstand ihre Beziehung. Aspasias Standhaf-

tigkeit spricht für eine Verbindung, die auf geistiger 



9 
 

Nähe, gegenseitiger Achtung und persönlicher Zunei-

gung gründete. 

Nachwirken und Vermächtnis 

Nach dem Tod des Perikles verliert sich Aspasias Spur. 

Und doch gehört ihr Name zu den wenigen, die über 

Jahrtausende hinweg überliefert wurden – nicht we-

gen eines Amtes oder eines eigenen Werkes, sondern 

wegen ihrer Wirkung auf Zeitgenossen und Nachwelt. 

Was wir über sie wissen, stammt aus zweiter Hand: 

aus Dialogen, Satiren, Biografien. Diese Quellen 

schwanken zwischen Bewunderung und Diffamie-

rung, zwischen Mythos und Realität. Und doch bleibt 

ein konstanter Kern: Aspasia war eine Frau, die 

sprach, wo Schweigen erwartet wurde. 

Dass sie zur Figur auf der politischen Bühne wurde, 

zeigt, wie sehr sie das Selbstverständnis Athens her-

ausforderte. Ihre Existenz zwang eine Demokratie, die 

Gleichheit proklamierte, sich ihren Ausschlüssen zu 

stellen. In diesem Sinn war Aspasia mehr als eine his-

torische Figur: eine erinnerte Provokation – und ein 

frühes Symbol weiblicher Selbstbestimmung. 

 


